
LITHUANIAN CULTURE RESEARCH INSTITUTE

Aesthetics and Philosophy of Art Studies. IX

AESTHETICS, PHILOSOPHY OF ART  
AND PSYCHOLOGY OF ART 
INTERDISCIPLINARY INTERACTION

Edited by Prof. Antanas Andrijauskas

Vilnius
2 0 2 2



ESTETIKOS, MENO FILOSOFIJOS  
IR MENO PSICHOLOGIJOS  

TARPDALYKINĖS SĄVEIKOS
Mokslo straipsnių rinkinys

Sudarytojas prof. Antanas Andrijauskas

Vilnius
2 0 2 2

LIETU VOS KULTŪROS T YR I MŲ INSTITU TA S

Estetikos ir meno filosofijos tyrinėjimai. IX



224

ESTETIKOS, MENO FILOSOFIJOS IR MENO PSICHOLOGIJOS TARPDALYKINĖS SĄVEIKOS

SENOVĖS ANGLŲ „JUDITA“: SKAISTYBĖS ĮVAIZDŽIO ŠEŠĖLYJE 

Tatjana Solomonik-Pankrašova
Europos humanitarinis universitetas, Kauno technologijos universitetas

Viduramžių kultūrai būdinga Neatvaizduojamo Grožio paieška iškelia įvaizdžio estetikos, 
mimezės – Provaizdžio imitacijos klausimus. Straipsnyje daugiausia dėmesio skiriama 
senovės anglų hagiografinėje poemoje Judita implikuojamos Nesukurtos Šviesos, sutelki-
ančios Kūriniją tapatybėn su Savimi, analizei. Straipsnio tikslas – atskleisti poetinės Juditos 
moraline ̇s darnos ir metafizinio spindesio groz ̌io koncepciją, apčiuopiamą pasitelkiant 
poetinę formulę ides alfscinu („graži kaip elfė‟), kuri įgyja šviesos ir skaidrumo – angeliš-
ko grožio – priereikšmes poemos kontekste. Darbe detaliau aptariamas kūniškojo prado 
mortifikacijos motyvas, prilyginamas dvikovai tarp Juditos – Skaistybės (Pudicitia) ir 
Holoferno – Geismo (Sodomita Libido). Poemoje Juditai priskiriamos Giesmių giesmės 
Sužadėtinės savybės, nes ji ne tik girdi Mylimojo balsą, bet ir kalba Jo balsu. Straipsnio 
autorė kviečia skaitytojus kartu atidengti paslapties apgaubtą prasmę, glūdinčią poetinės 
Juditos Skaistybės įvaizdžio šešėlyje.
R aktažodžiai: alegorinė interpretacija, kūniškasis pradas, poetinis įvaizdis, Skaistybė, 
Įsikūnijimas, Nesukurta Šviesa

Neatvaizduojamo Grožio link

Viduramžių estetinė pajauta yra ne kas kita kaip kelias pas Dievą (Rorem 
1993: 79). Umberto Eco žodžiais tariant, „Be abejone ̇s, viduramz ̌iais egzis-
tavo grynai paz ̌inaus groz ̌io, moraline ̇s darnos ir metafizinio spindesio groz ̌io 
koncepcija. Suprantama, kad s ̌ia ̨ pajauta ̨ suvoksime tik palankiai nusiteike ̨ 
s ̌iai epochai ir perprate ̨ jos mąstysena ̨ bei pasaule ̇jauta ̨“ (Eco 1997: 15). 
Kūrinijos grožis tėra transcendentinio pasaulio atspindys. Pasak Dionisijo 
Areopagito (DN IV.7), Neatvaizduojamas Grožis suteikia kiekvienai būty-
bei grožio pagal jos savybes; nuspalvindamas Kūriniją Nesukurtos Šviesos 
spinduliais, Jis perteikia jai Savojo tobulumo, kviesdamas tapatybėn su 
Savimi (Pseudo-Dionysius 2007: 95). Dionisijo veikaluose išryškėja pama-
tinė simbolių interpretacijos ir paties interpretacijos metodo, vadinamosios 
Dionisijo Šventraščio hermeneutikos (angl. Dionysian Biblical hermeneutics), 
idėja (Rorem 1993: 73). Dionisijui visa Kūrinija skelbia nematomo Dievo 
teofaniją, o kiekviena būtybė – simbolis, paaiškinantis Nepaaiškinamą. Re-
miantis Dionisijo pamąstymais, teologija suponuoja mintį, kad Šventraštis 
yra ne kas kita, kaip Dieviškasis nužengimas į juslinį pasaulį per Christum 
(žr. EH3 444A).



TATJANA SOLOMONIK-PANKRAŠOVA.  Senovės anglų „judita“: skaistybės įvaizdžio šešėlyje 

225

Šventraščio simbolinis aiškinimas atliepia dieviškąjį persikūnijimą iš 
dalomos pasaulio daugybės (angl. divided plurality) į nedalomą vienybę (angl. 
undivided oneness); tokia interpretacija kilnina ištikimuosius (Rorem 1984: 
63). Katafatinis (simbolinio) įvaizdžio reprezentacijos būdas suponuoja 
klasikinės estetikos pažiūrą į Neapsakomą Grožį, reiškiamą panašiomis ne-
materialiomis sąvokomis taip, kad estetinis įvaizdis imituotų neapčiuopiamo 
archetipo grožį (CH II, 4). O štai simbolinis ir apofatinis įvaizdžio repre-
zentacijos būdai suponuoja hermeneutinės estetikos pažiūrą į Neapsakomą 
Grožį, reiškiamą pasitelkiant nepanašius/nerafinuotus įvaizdžius, kurie dėl 
hermeneutinio perkėlimo (angl. hermeneutical transfer) atliepia Neapsakomą 
Grožį. Simbolis nuo seno buvo apgaubtas slėpinio, susitapatino su slėpiniu 
(Torevell 2007: 40). Simbolis yra aukštesnės tikrovės atspindys arba šešėlis. 
Savo vardo vertas simbolis yra toks, kurio reginį nustelbia Archetipo spindu-
liavimas, o sakramentinis simbolis kyla iš savo Šaltinio, kitaip sakant, gryno 
spinduliavimo dėka (Lings 1991: 11).

„Šviesa yra viso groz ̌io pagrindas ne vien tode ̇l, kad ji maxime delectabilis 
(pati mieliausia) is ̌ visu ̨ paz ̌iniu ̨ realybe ̇s aspektu ̨, bet ir tode ̇l, kad ji sukuria 
i ̨vairiausius spalvu ̨ ir rys ̌kumo derinius ir z ̌eme ̇je, ir danguje“ (Eco 1997: 
75). Viduramžių kultūrai būdinga Neatvaizduojamo Grožio paieška iškelia 
įvaizdžio estetikos, mimezės – Provaizdžio imitacijos, įvaizdžio sublimaci-
jos (Бычков 1991: 29) bei įvaizdžio (είκών, imago) ir panašumo (όμοίωσις, 
similitudo) klausimus. Krikščionybės apologetas Irenėjas Lionietis (Irenæus 
of Lyons (apie 130–202) sieja imago su racionaliąja siela / intelektu ir laisva 
valia. Kita vertus, įvaizdis jungia dvasinį ir kūniškąjį žmogaus pradus taip, 
kad žmogus, sukurtas pagal Dievo panašumą (όμοίωσις), yra tobulos sielos 
ir kūno, o pats kūnas (σάρξ, caro), sukurtas pagal Dievo atvaizdą (Irenæus 
of Lyons (advers. Haeres. 5. VI.1) 2018: 320), tėra „dieviškosios prigimties 
dalininkas“, plg.: 

Taipgi Dievas šlovinamas Jo kūrinijoje, tad ji išpuošiama [taip], kad savo pa-
vidalu atlieptų Jo paties Sūnų. Nes Tėvo rankomis, tai yra per Sūnų ir Šventąją 
Dvasią, žmogus, o ne vien tik žmogaus dalis, sukuriamas pagal Dievo panašumą. 
<…> Tobulas žmogus tėra sielos, Šventosios Dvasios nešėjos, ir kūno, sukurto 
pagal Dievo atvaizdą, visuma. Nes jei kas sunaikintų kūniškąjį pradą, t. y. Dievo 
kūrinį, ir paliktų tik dvasinį pradą – tai nebūtų tobulas žmogus, bet tik žmogaus 
dvasia, arba Šventoji Dvasia. Kai ši dvasia, susijungusi su siela, susijungia su kū-
niškąja substancija per Dvasios išsiliejimą, žmogus tampa dvasingas ir tobulas, 
ir toks tėra [žmogus], sutvertas pagal Dievo atvaizdą ir panašumą (Ibid., p. 3).

Žmogaus dvasinis tobulėjimas (είκών) sietinas su panašumu į Logos 
sielos ir kūno vienybėje, nes toks yra žmogaus pradas; ir panašumu į Dievą 



226

ESTETIKOS, MENO FILOSOFIJOS IR MENO PSICHOLOGIJOS TARPDALYKINĖS SĄVEIKOS

intelektualiąja sielos dalimi / intelektu, nes sukurtam žmogui duotas inte-
lektas ir laisva valia. 

‘Aliud dicitur, aliud demonstratur’

Viduramžių poezijai būdingi alegoriniai ir didaktiniai bruožai. Visuose 
pasakojimuose skaitytojų vertinimui pateikiamos smerktinos arba sektinos 
embleminės figūros. Ars poetria iš tiesų yra „šydas, pridengiantis tikrąjį turinį“, 
verba iš vienos pusės, res – iš kitos. Svarbiausias viduramžių estetinis patyri-
mas yra ars rhetorica, techne (Aristotelio terminas / žodis), kuris „kiekvieną 
kartą atranda prieinamą įtaigią kalbinę raišką“ (Rhet. 1, 1) ir sprendimų 
tinkamumą. Aristoteliui retorikos menas aprėpia argumentavimo teoriją 
(inventio), stiliaus teoriją (elocutio) ir kompozicijos teoriją (compositio). 
Aktyvus įsitraukimas į visas signifikacijos sąlygas sietinas su kairos – tekstų 
ir diskurso vertinimo doktrina (Copeland 1991: 19). Taipgi grožio sąvoka 
suprantama skirtingai nuo grožio patyrimo (Carruthers 2012: 14–15). 

Svarbiausios alegorinės teksto interpretacijos sąvokos nuo seniausių lai-
kų yra šios: symbolon („simbolis“), hyponoia („potekstė“, „užslėpta prasmė“) 
ir aenigma („enigma“, „teologiniai apmąstymai / egzegezė“) (Copeland; 
Struck 2010: 2). Symbolon aprėpia vaizdinį: jo materialią raišką ir turinį, at-
skleidžiamą potekstės, taip pat teologinius apmąstymus / egzegezę. Teozės 
priereikšmė – hyponoia – implikuoja hierarchiją kaip anagoginį pakylėjimą: 
apsivalymą (angl. purgation), apšvietimą (angl. illumination) ir tobulumą 
(angl. perfection). Aenigma iškelia aukščiausią anagoginio pakylėjimo pako-
pą, prilygstančią „nežinomumo“ jausenai, tyliam susijungimui su Dieviškąja 
Esatimi. Dionisijo hierarchija skatina „visus savo narius tapti tobulais Dievo 
atvaizdais, būti nedėmėtais veidrodžiais, atspindinčiais nesukurtos šviesos 
ir išties paties Dievo švytėjimą.” (CH VIII 240B) Nesukurtos šviesos, Dievo 
atvaizdo stebėjimas širdies gelmėse prilygsta (Dievo) kontempliacijai. 

Senovės anglų poezijos alegorinė interpretacija (alegorezė) atidengia 
skaitytojui paslapties apgaubtą prasmę, glūdinčią įvaizdžio šešėlyje ir išreiš-
kiamą žodine formule (Clemoes 1970: 5–6). 

Senovės anglų poema Judita1  – Senojo Testamento Juditos knygos 
poetinė parafrazė – priskiriama hagiografinės poezijos žanrui ir atliepia jo 

1	 Poema Judita saugoma Beovulfo (Beowulf) rankraštyje Londone, Britų bibliotekoje 
(Cotton Vitellius A. XV, fols. 202r–209v). Beovulfo rankraštis užrašytas dviejų raštininkų 
1000–1010 metais. Rankraštis apgadintas gaisro metu sero Roberto Kotono bibliotekoje 
(Sir Robert Cotton’s library) Londone 1731 metais (Marsden, 2014: 270–271). 



TATJANA SOLOMONIK-PANKRAŠOVA.  Senovės anglų „judita“: skaistybės įvaizdžio šešėlyje 

227

savybes. Nežinomas Juditos poetas, plėsdamas poetinį 
žodyną, inicijuotą krikščionių poeto Juvenko (Vetijus 
Akvilijus Juvenkas), imituoja jo Šviesos metaforas (Do­
minus lucis) (Lapidge 2006: 14), o sekdamas Sedulijo 
Kelijaus, vadinamo krikščionių Vergilijumi dėl kūrinio 
Carmen Paschale, pėdomis alegoriškai ir tipologiškai 
interpretuoja (Ibid., p. 17) Septuagintos Juditos knygą. 

Allegoria productiva – poeto kūrybinė alegorija (ars 
poetriae / ars rhetorica) ir allegoria interpretativa – įpras-
tos / tradicinės alegorinės ir tipologinės šventraščio 
interpretacijos – įmantriai susipina poetiniame tekste. 
„Alegorinė interpretacija (allegoresis) atidengia šven-
traščio tekstą, tačiau, paradoksalu, tokia interpretacija, 
turėdama tikslą rekuperuoti tekstą, pati yra ne kas kita, kaip tikrosios teksto 
prasmės (visibilia) pridengimas šešėliu tam, kad tekstas galėtų būti herme-
neutiškai „atidengtas“ (Copeland; Melville 1991: 171).

Senojo Testamento Juditos „nepastovi prigimtis išsaugojo nekintamą 
grožį“ (Gregory of Nyssa 1973: 76). Poemoje skaisčioji Judita, pirmąkart 
stojusi prieš Holoferną, pavadinama epitetu „graži kaip elfė“, ides ælfscinu 
(eil. 14), plg.: 

Gefrægen ic ða Holofernus 
winhatan wyrcean georne ond eallum wundrum þrymlic 
girwan up swæsendo; to ðām het se gumena baldor 
ealle ðā yldestan ðegnas. 

Hie ðæt ofstum miclum 
ræfndon rondwiggende comon to ðam rican þeodne 
feran folces ræswan – þæt wæs þy feorðan dogore 
þæs ðe Iudith hyne gleaw on geðonce 
ides ælfscinu ærest gesohte2. (ll. 7b–14b) (Cook 1888: 2–3)

[Holofernas (taip aš girdėjau) nekantravo iškelti vyno šventę ir surengė prabangią, 
kupiną nuostabų puotą, į kurią žmonių valdovas pasišaukė aukščiausius tanus. Jie 
suskubo paklusti jam, skydnešiai-kariai; keliaudami jie atvyko pas galingąjį valdovą, 
karvedžiai, – tadgi ketvirtąją dieną išmintingoji Judita, graži kaip elfė, pirmąkart jį 
[Holoferną] išvydo.]

Pasak Alarico Hallo, ælf (kaip žodžio ælf-scyne darybinės sudedamosios 
dalies) konotacijos aptinkamos tik poezijoje, kartą poemoje Judita ir dukart 

2	 Iš senovės anglų kalbos vertė Tatjana Solomonik-Pankrašova: T. S-P.

Tiziano. Judita 
su Holoferno 
galva. 1515. 
Galleria Doria 
Pamphili. 
Roma



228

ESTETIKOS, MENO FILOSOFIJOS IR MENO PSICHOLOGIJOS TARPDALYKINĖS SĄVEIKOS

eiliuotoje Genezėje A (Genesis A), kurioje žodžiu ælf nusakomas Abraomo 
žmonos Saros – Mergelės Marijos provaizdžio „Senojo Įstatymo šešėlyje3“ – 
grožis (Hall 2007: 89): „Ælfscyne sudėtinis elementas scyne iš esmės reiškia 
„gražus“, o ir žodžio etimologija atitaria jo reikšmę viduramžių anglų kalboje. 
Panašiai kaip ir žodis „gražus“, scyne vartotinas plačiajame kontekstų lauke, 
tačiau beveik išskirtinai taikytinas moterims, o ne vyrams (taip pat apibūdi-
nant angelų grožį, tad įžvelgiamas panašumas tarp scyne ir ælf)“ (Ibid., p. 92). 
Taigi žodžiu ælfscyne apsakomas moteriškas arba angeliškas grožis; germanų 
kalbų grupėje ælfscyne įgyja šviesos ir skaidrumo priereikšmes. 

Neatvaizduojamo Grožio priereikšmė aptinkama Vulgatos tekste Juditos 
knygoje (10: 4), plg.: „Cui etiam Dominus contulit splendorem: quoniam omnis 
ista compositio non ex libidine, sed ex virtute pendebat: et ideo Dominus hanc in 
illam pulchritudinem ampliavit, ut incomparabili decore omnium oculis appare­
ret“ (Migne 1845: 51). / „Ir Viešpats išgražino ją, kai visas šis apsirengimas 
kilo ne iš geismo, bet iš dorybės; ir Viešpats taip pat suteikė jai daugiau grožio, 
tad visų vyrų akyse ji atrodė nepalyginamai graži“ (Douay-Rheims 1837: 457). 

Našlės apdaruose Senojo Testamento Judita tėra gedinčios Izraelio tautos 
įsikūnijimas. Juditos pasipuošimas atvaizduoja tautos simbolinį Išėjimą. Vetus 
Latina Judita kanonizuojama kaip sancta mulier (Kaup 2013: 31). Vulgatoje  
šv. Jeronimas sukrikščionina Juditą, pabrėždamas tipologinę, mariologinę 
Senojo Testamento Juditos įvaizdžio interpretaciją. Jeronimas pakeičia (Gera 
2014: 473) Septuagintos posmą 16: 22: „Daug kas norėjo ją vesti, bet ji neat-
sidavė nė vienam vyrui visą savo gyvenimą po to, kai jos vyras Manasas mirė ir 
buvo palaidotas (16: 22)4‟, praleisdamas nuorodas į vyrus, kurie norėjo vesti 
Juditą, ir išaukštindamas Juditos skaistybę, o ne grožį: „Ir skaistybė vainikavo 
jos dorybes, tad ji neatsidavė nė vienam vyrui visą savo gyvenimą po to, kai 
jos vyras Manasas mirė ir buvo palaidotas“ (Douay-Rheims 1837: 462).

Poemos pradžioje Judita šlovinama kaip tikrojo tikėjimo pavyzdys, plg.:

3	 Izaokas yra Kristaus provaizdis, o Sara – Mergelės Marijos ir Jos Nekaltojo Pradėjimo 
provaizdis. Tiek Izaokas, tiek Kristus yra pažadėtieji vaikai; tiek Sara, tiek Marija yra 
bevaisės, pradėjusios Dievo galios veikimu. Sara – Mergelės Marijos ryžtingesnio 
tikėjimo provaizdis / prototipas. Association of Hebrew Catholics Lecture Series. The 
Mystery of Israel and the Church. Spring 2013 – Series 11 Typology of Abraham, Sarah, and 
Isaac, Gen. 12-22. Prieiga per internetą: https://www.hebrewcatholic.net/wp-content/
uploads/2013/06/11.07TypologyofAbrahamSarahandIsaac.pdf> [accessed 2019 06 20].

4	 Septuaginta: Vetus Testamentum Graecum. 1979. Auctoritate Academiae Scientarium 
Gottingensis editum VIII.4. Iudith. Göttingen: Vendenhoeck & Ruprecht. Prieiga per 
internetą:http://ccat.sas.upenn.edu/nets/edition/18-ioudith-nets.pdf> [žiūrėta 2019 
06 25].



TATJANA SOLOMONIK-PANKRAŠOVA.  Senovės anglų „judita“: skaistybės įvaizdžio šešėlyje 

229

hyre ðæs Fæder on roderum
torhtmod tiðe gefremede, þe heo ahte trumne geleafan 
a to ðam Ælmihtigan (ll. 5b–7 a)5.
[Dangiškasis Tėvas, Šlovingas, ją apdovanojo šia malone, nes ji nuolat pasižymėjo 
tvirtu tikėjimu Aukščiausiuoju.]

Juditos vardas minimas Prudentijaus alegorinėje poemoje Psychomachia, 
kur ji lengvai atpažįstama “triumfuojančios princesės” Skaistybės6 pavidalu 
(victrix regina, eil. 53) (Prudentius 1949: 283). Skaistybė žengia į transcenden-
tinio mūšio lauką iškart po pergalės, pelnytos Tikėjimo; jos ginklas skleidžia 
švytėjimą (speciosis fulget in armis, eil. 41), o pati Skaistybė yra „apsigaubusi 
šviesos apsiaustu“ (Psalmė 104: 2), užvilktu žmogui pirmojo sukūrimo metu ir 
nesuteptu kūniškos aistros. Prudentijaus Judita atstovauja išganingai Skaistybei, 
per kurią „Žodis nužengė iš dangaus“ (Ambrose (Inst. Virg. I.III.11), 2007: 
365). Įsikūnijimo Šviesos sukurtas „naujas, dieviškas kūnas“ pakeičia nuodėmės 
išniekintą senąjį:

„Smūgis! – šūktelėjo triumfuojanti princesė. Štaigi tavasis galas; esi parklupdytas 
amžiams; daugiau nedrįsi sviesti savo mirtinų liepsnų į Dievo tarnus; jų tyros 
širdys įžiebtos Kristaus [šviesos] žibinto. Jei tik tu, žmonijos prieše, būtum galė-
jęs atgauti savąją stiprybę, atgyti, atgaivinti savyje užgesusią gyvenimo liepsną!“ 
Nukirsta Holoferno galva užplūdė jo asyrietišką kambarį geidulingu krauju, kai 
nepalenkiamoji Judita, atstumdama brangakmeniais išpuoštą ištvirkusio vado 
guolį, sutvardė jo bjaurų geidulį savuoju kardu ir, būdama moteris, nedrebančia 
ranka pelnė garsiąją pergalę prieš savąjį priešą bei, patvirtindama manąją prielai-
dą, parodė dangaus įkvėptą narsą. Bet galbūt moteris, kovojanti Senojo Įstatymo 
šešėlyje, nebuvo užtektinai stipri, nors tai darydama skelbė mūsų laikus, kai tikroji 
jėga perėjo į žemiškus kūnus, kad gležnų vykdytojų rankos atskirtų didžią galvą 
nuo pečių? Nagi, nuo tada, kai Skaisčiausioji Mergelė pagimdė kūdikį, ar dar turi 
ką pridurti – kai Mergelė pagimdė, kai žmogaus kūnas neteko savosios prigim-
ties ir Aukščiausioji Jėga sukūrė naują kūną, ir Nuotaka Mergelė pradėjo Kristų 
Viešpatį: žmogų, nes gimė iš mirtingos motinos, ir Dievą, nes jis vienatinis savo 
Tėvo sūnus? Nuo tos dienos kūniškumas turi dieviškumo žymę, nes tas, kuris pra-
dėtas iš kūno, paveldi dieviškąją prigimtį (kaip bendrystės liudijimą). Nes Žodis, 
tapęs kūnu, nepakeičia Savosios – dieviškosios – prigimties, prisidėdamas prie 
kūniškosios prigimties; Jo didybės nesumenkina prisidėjimas prie kūniškosios 
prigimties, tačiau dėl Jo didybės menkiausias žmogus iškeliamas kilnesniems 

5	 Albert S. Cook. 1888. Judith. An Old English Epic Fragment. Boston: D. C. Heath & CO., 
Publishers.

6	 Pravartu paminėti lotyniškų viduramžių alegorinės poemos Psychomachia („Mūšis dėl 
žmogaus sielos“) įtaką Juditos poetui (Smith 1976: 6). 



230

ESTETIKOS, MENO FILOSOFIJOS IR MENO PSICHOLOGIJOS TARPDALYKINĖS SĄVEIKOS

siekiams. Suteikdamas dieviškumą mums, Jis išsaugo jį Savyje; Dievas nepaže-
mina Savosios prigimties, apsivilkdamas žmogaus kūną, bet, priskirdamas kūnui 
dieviškosios prigimties savybes, iškelia mus iki Savo dangiškų malonių aukštybių. 
Tai Jo malonė, kad tu esi nudėtas, nešvankusis Geisme, ir negali nuo pat Mergelės 
Marijos [Nekaltojo Pradėjimo] nuversti manojo karaliavimo (Prudentius 1949: 
283–84).

Kūniškos aistros nepaliesta siela patenkina meilės troškimą, priglusdama 
prie Mylimojo. Tiek šv. Jeronimui, tiek šv. Ambraziejui (Ambrosijui) Judita 
yra Sužadėtinė, „besidabinanti viliojimo drabužiais, laukdama pareinančio 
Jaunikio, siekdama suteikti jam malonę santuokos atminimais, kurie yra šarvai, 
saugantys Skaistybę“ ( Jerome (Ep. XXII) 2017: 83).

Poemoje atskleidžiama alegorinė tipologija par excellence. Juditos žo-
džiai, nukreipti į Betulijos gyventojus (eil. 152b–161a), glaudžiai atliepia 
triumfuojančios mergelės Skaistybės žodžius – In verbis non verba sed res et 
ratio quaerenda est. Viena iš svarbiausių teminių poemos paralelių aiškina-
ma, pasitelkus skirtinguose posmuose pasikartojantį epitetą bliðe, pvz.: eow 
ys Metod bliðe / Viešpats džiūgauja [yra džiugus] dėl jūsų (eil. 154) atitaria 
bliðe burhsittende / džiūgaujančius miestelėnus (eil. 159), o geond woruld 
wide / visas platus pasaulis (eil. 156) þæt eow ys wuldorblæd torhtlic toweard / 
džiūgauja, laukdamas nuostabios šviesos pergalės (eil. 156–157), paskelbtos 
Betulijos gyventojams Juditos balsu, sklindančiu nuo aukštos miesto sienos 
(seo halge spræc ofer heanne weall / šventosios [ Juditos] balsas sklido nuo 
aukštos sienos (eil. 160–161), plg.:

Ic eow secgan mag
þoncwyrðe þing, þæt ge ne þyrfen leng
murnan on mode: eow ys Metod bliðe,
cyninga wuldor; gecyðed wearð
geond woruld wide, þæt eow ys wuldorblæd 
torhtlic toweard and tir gifeðe
þara læðða þe ge lange drugon.’
Þa wurdon bliðe burhsittende,
syððan hi gehyrdon hu seo halge spræc 
ofer heanne weall (ll. 152b–161a).

[Taigi galiu paskelbti jums svarbią žinią: pamirškite dejones, nes Viešpats, karalių 
Didybė, džiūgauja dėl jūsų; per visą platų pasaulį pasklido žinia, kad jums lemta 
iškovoti nuostabią šviesos pergalę; po ilgų išbandymų būsite pagerbti. Tuomet ėmė 
džiūgauti miestelėnai, girdėdami šventosios balsą, sklindantį nuo aukštos sienos.]

Betulijos miestas, Provaizdžio atvaizdas, plėsdamas temines paraleles 
su Psychomachia, atskleidžia Dangiškosios Jeruzalės bei „Žmogaus Sūnaus, 



TATJANA SOLOMONIK-PANKRAŠOVA.  Senovės anglų „judita“: skaistybės įvaizdžio šešėlyje 

231

nužengiančio iš aukšto dangaus ir įžengiančio į išpuoselėtą miestą – kūno 
šventyklą“ (hominis si Filius arce aetheris inlapsus purgati corporis urbem intret 
(ll. 817–819) priereikšmes (Prudentius 1949: 337). 

Miesto gyventojai – izraelitai, išrinktoji tauta, palaimintųjų sielos, Kris-
taus kariai, sergėję Dangiškąjį miestą nuo mirtinų Geismo liepsnų ir išgirdę 
dievišką balsą – „Mano Mylimojo balsą!“ (Giesmių giesmė 2, 8), džiūgauja 
po sunkaus mūšio, nes palaimintųjų gyvenimas – bliðe – atneša džiaugsmą, 
plg.: „Iš visos širdies džiaugsiuosi Viešpačiu, džiūgausiu Dievu Savuoju, nes 
Jis mane aprengė išganymo drabužiais ir apsupo teisumo skraiste kaip jaunikį, 
besipuošiantį vainiku, lyg nuotaką, besidabinančią vėriniais“ (Iz 61, 10).

„Mano Mylimojo balsas!“ (Giesmių giesmė 2, 8) yra kalbėjęs per pra-
našus, o „nuskambėjus balsui, atėjo Žodis“ (Gregory of Nyssa 1960: 142). 
Poemos egzegezėje Judita prabyla Dievo balsu. Nuskambėjęs Dievo Žodis 
apšviečia tamsybes, suteikdamas sielai dieviškumo. Įsikūnijimo Šviesa 
pasklinda pasauliui iš degančio krūmo, užtemdančio dangaus žvaigždes sa-
vuoju švytėjimu. Šis simbolis atskleidžia Skaisčiausiosios Mergelės Marijos, 
„garbingesnės už nuoširdžius kerubus ir šlovingiausius, neprilygstamus sera-
fus“, slėpinį. Dieviškajai Šviesai sušvitus iš krūmo, skaistybės žiedas nebuvo 
sunaikintas, kaip nebuvo sudegintas krūmas (Gregory of Nyssa 1973: 58–59). 
Skaistybė atveda sielą į Nesukurtos Šviesos pažinimą. 

Išvados

Įvairiais aspektais aptarę poetinės Juditos alegoriją galime teigti, kad tekstas 
atskleidžia skaitytojui Įsikūnijimo Paslaptį. Žmogaus kaip Imago Dei dvilypė 
prigimtis implikuoja dvasinį ir juslinį pradą. Atskirta nuo pečių Holoferno 
galva emblemiškai vaizduoja Įsikūnijimo Šviesos nuvilktą nuodėmės suteptą 
apdarą, atidengiantį mirtinos aistros nepaliestą „naują kūną“ – Pirmojo Su-
kūrimo provaizdį. 

Kita vertus, simbolinė Holoferno dekapitacija prilygsta Juditos „beaistrei 
aistrai“ Dievui. Juditai priskiriamos Sužadėtinės savybės, nes ji „suvokia“ 
Mylimąjį tikėjimu, girdi Mylimojo balsą ir kalba Jo balsu. Judita skleidžia 
švytėjimą, kuris atliepia pasakojimo erdvę, pabrėždamas tipologines ir temi-
nes paraleles su Skaisčiausiąja Mergele Marija ir Kristumi. 

Ir galiausiai Nesukurtosios Šviesos apšviesti izraelitai – tikėtina, ir poe-
mos klausytojai (?) – prilygsta bliðe, tyraširdžiams, nes „viskas, kas apšviesta, 
pavirsta šviesa“.



232

ESTETIKOS, MENO FILOSOFIJOS IR MENO PSICHOLOGIJOS TARPDALYKINĖS SĄVEIKOS

Literatūra

Бычков, В. В. 1991. Малая история Византийской эстетики. Киев.
Carruthers, M. 2012. The Experience of Beauty in the Middle Ages.  Oxford-Warburg Studies: 

Oxford University Press.
Clemoes, P. 1970. Rhythm and Cosmic Order in Old English Christian Literature. Cambridge: 

Cambridge University Press.
Cook, A. S. 1888.  Judith. An Old English Epic Fragment.  Boston: D. C. Heath & CO., Pub-

lishers.
Copeland, R. 1991. Rhetoric, Hermeneutics and Translation in the Middle Ages. Academic Tra­

ditions and Vernacular Texts.  Cambridge: Cambridge University Press.
Copeland, R., Melville, S. 1991. ‘Allegory and Allegoresis, Rhetoric and Hermeneutics’,  

Exemplaria 3 (1): 159–187.  Prieiga per internetą: https://doi.org/10.1179/exm.1991.3.1.159 
[žiūrėta 2019 06 20].

Copeland, R., Struck, P. T. 2010. ‘Introduction’, The Cambridge Companion to Allegory, ed. 
Rita Copeland and Peter T. Struck.  Cambridge: Cambridge University Press.

Eco, U. 1997. Menas ir grožis viduramžių estetikoje. Iš italų kalbos vertė Jonas Vilimas. Vilnius: 
Baltos lankos.

Gera, D. L. 2014. Commentaries on Early Jewish Literature: Judith.  Berlin, Boston: Walter de 
Gruyter.

St. Jerome. 2017. The Letters. Trans. by H. W. Freemantle, G. Lewis and W. G. Martley, ed. D. 
P. Curtin. Dalcassian Publishing.

Hall, A. 2007. Elves in Anglo-Saxon England. Matters of Belief, Health, Gender and Identity. 
The Boydell Press. 

The Holy Bible, the Douay and Rheims translation. 1837. The Book of Judith. Richard Coyne 
& Keating and Brown.

Kaup, J. 2013. The Old English Judith. A Study of Poetic Style, Theological Tradition, and Anglo-
Saxon Christian Concepts. New York.

Lapidge, M. 2006. ‘Versifying the Bible in the Middle Ages’, The Text in the Community: 
Essays on Medieval Works, Manuscripts, Authors, and Readers, ed. Mann J., Nolan, M.  Notre 
Dame: University of Notre dame Press, 11–41.

The Loeb Classical Library. Prudentius. 1941. Psychomachia, ed. Jeffrey Henderson, G. P. 
Goold, trans. H. J. Thomson. Vol. I. LCL 387. Harvard University Press.

Irenæus of Lyons. 2018. Against Heresies, ed. Anthony Uyl. Devoted Publishing.
Marsden, R. 2014. The Cambridge Old English Reader.  Cambridge: Cambridge University 

Press.
Mathew, G. 1963. Byzantine Aesthetics.  London: Harper & Row Publishers.
Lings, M. 1991. Symbol and Archetype. A Study of the Meaning of Existence. Cambridge: Quinta 

Essentia. 
Nicene and Post-Nicene Fathers. 2007. Vol. X. Ed. Philip Schaff, Rev. Henry Wallace. Ambrose 

Select Works and  Letters. Concerning Virgins. Book I, Ch. III.11. New York.
Grigorii Nysseni in Canticum Canticorum. 1960.  Ed. Werner Jaeger, Hermann Langerbeck. 

Vol. 6. Leiden.



TATJANA SOLOMONIK-PANKRAŠOVA.  Senovės anglų „judita“: skaistybės įvaizdžio šešėlyje 

233

Gregory of Nyssa. 1973. The Life of Moses. Trans. A. J. Malherbe, E. Marguson.  New York: 
Paulist Press.

Patrologiae latina cursus completus. 1845. S. Hieronymi Divina Bibliotheca. Series prima. 
Tomus XXIX. Liber Judith. Jacques-Paul Migne (ed.). Parisiis.

Pseudo-Dionysius. 2007. The Mystical Theology and the Divine Names, trans. C. E. Rolt. New 
York: Macmillan.

Pseudo-Dionysius. 1987. ‘The Celestial Hierarchy,’ The Complete Works, trans. Colm Luibheid 
and Paul Rorem.  New York: Paulist Press, p. 143–92.

Rorem, P. 1993. Pseudo-Dionysius. A Commentary on the Texts and an Introduction to Their 
Influence.  Oxford: Oxford University Press.

Rorem, P. 1984. Biblical and Liturgical Symbols within the Pseudo-Dionysian Synthesis  Toronto: 
Pontifical Institute of Medieval Studies.

Smith, M. 1976. Prudentius’ Pychomachia.  Princeton: Princeton University Press.
Torevell, D. 2007. Liturgy and the Beauty of the Unknown: Another Place.  Liverpool Hope 

University: Ashgate Publishing Company.  


